

سلسلہ  
موعظ حسنہ نمبر ۶

# رسالہ فضیل

عَارِفُ بِاللّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ شاہ حکیم محمد اختر عزیز دہلوی کاظمی

ناشر

## حکتے خانۂ مظہری

گلشنِ اقبال ۲ پوسٹ بکس ۱۱۱۸۲

کراچی فون: ۳۶۸۱۱۲

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## پیش لفظ

مُرشدی و مولانی حضرت اقدس مولانا شاہ حکیم محمد اختر صاحب اطآل اللہ  
بقاءہم و ادام اللہ برکاتہم و انوارہم ۳ رمضان المبارک ۱۴۲۹ھ مطابق ۱۰ اپریل ۱۹۸۹ء  
بروز دوشنبہ سفر ہندوستان سے واپس، کراچی تشریف لائے، یہاں آگر معلوم ہوا کہ  
خیط الرحمن صاحب جو حضرت والا کے ہم وطن میں یعنی پرتاپ گڑھ کے رہنے والے  
ہیں اور پڑوس میں قریب ہی رہتے ہیں ان کی والدہ کا انتقال ہو گیا اور صبح ہی تدفین  
ہوئی ہے۔ **إِنَّا يَلْهُو وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ**

اگھے دن ۲۷ رمضان المبارک ۱۴۲۹ھ مطابق ۱۱ اپریل ۱۹۸۹ء صبح تقریباً گیارہ بجے  
حضرت والا ان کے گھر تعزیت کے لئے تشریف لے گئے اور گھر والوں کی تسلی کے لئے  
پکھ کلمات فرمائے تئے وائے جانتے ہیں کہ حضرت والا کے کلام میں اللہ تعالیٰ نے  
عجیب تاثیر عطا فرمائی ہے وہ یقیناً ایک سحر حلال اور ازدیل خیسزہ بردل ریزہ کا مصدقہ اور  
غزدہ و شکستہ والوں کے لئے ایک مرہم و شکین ہے اور یوں محسوس ہوتا ہے جیسے  
کسی نے آگ پر پانی ڈال دیا اور سامعین اپنے تمام غمتوں کو بھوول کر اللہ کی محبت  
سے مت اور تسلیم و رضا کی کیفیت سے سرشار ہو جاتے ہیں اور بزبان حال  
کہتے ہیں ہے

خوشاد حادث پیغم خوشای اشک روں  
 جو غم کے ساتھ ہوتی بھی تو غم کا کیا غم ہے  
 بلکہ اس سے بھی بڑھ کر یہ حالت ہو جاتی ہے ہے  
 اُس نجسِ تلیم سے یہ جانِ حزیں بھی  
 ہر لمحہ شہادت کے مزے توٹ رہی ہے  
 یہ حضرت مُرشدی دامت برکاتہم ہی کا شعر ہے۔ غرض حضرت والا کی تقریر کی  
 لذت کو کیا بیان کروں میں رس گھلتا جاتا ہے اور دل میں اُترتا جاتا ہے، اور  
 افسرده دلوں کو بادہ عشق حق سے سرست کر دیتا ہے ہے  
 خُدار کھے میرے ساتی کاے کدہ آباد  
 یہاں پر جامِ محبت پلاٹے جاتے ہیں  
 خُدا گواہ کر نا آشناۓ درد یہاں  
 نگاہِ عشق سے بسل بنائے جاتے ہیں  
 یہ وہ چن ہے جہاں طائزین بے پردہ بال  
 بسوئے عرش بیک دم اڑائے جاتے ہیں  
 یہ اہلِ دل کی ہے مجلس یہاں پر دل والے  
 اسی دردِ محبت بنائے جاتے ہیں  
 (جامع)

اللہ تعالیٰ خَانقاہِ امدادِ اشرفیہ کافیض سارے عالم میں عالم (دعا)  
 فرمائے اور حضرت والا دامت برکاتہم کو طویل عمر صحت و عافیت اور دین کی عظیم خدمت  
 کے ساتھ عطا فرمائے اور قیامت تک حضرتِ اقدس کے فیوض و برکات جاری  
 رکھے اور دین کے ایسے عظیم اشان کام لے لے کہ تا ابد ان کے نشاناتِ نعمت

سکیں۔ آئین یا رب العالمین بحمرہ سید المرسلین صلی اللہ علیہ وآلہ وصحبہ جسمیں۔  
وعظ کے بعد حفیظ الرحمن صاحب اور ان کے والد صاحب نے فرمایا کہ حضرت  
کے بیان سے دل میں خندک پڑ گئی۔ اور تمام سامعین کو انتہائی نفع ہوا اور خواہش ظاہر  
کی کہ اس کو شایع کر دیا جائے۔

لہذا بفضلہ تعالیٰ اس کو کیٹ سے نقل کر کے مرتب کر دیا گیا اور اس کا نام  
تسلیم و رضا تجویز کیا گیا۔

اللہ تعالیٰ بول فراویں اور استبلکر کے نے نافع اور غرر دہ لوگوں کے لئے  
باعثِ تسلی اور اللہ تعالیٰ کی محبت کا ذریعہ بناؤں۔ آمین

اس اثرات میں ضروری حوالجات کتب بین المؤسین درج کردئے گئے ہیں۔

**رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِينُ الْعَلِيُّمُ**

جامع و مرتب

(یکی از خدام حضرت مولانا شاہ حکیم محمد ختم حبادت بکریہ)



انہیں ہر لحظہ جان نو عطا ہوتی ہے زندگی میں  
جو پیشِ خبر تسلیم گردن ڈال دیتے ہیں

(حضرت مولانا حکیم محمد اختصار صاحب)

## لِسْمِيْحُومْ وَرَضَا

الْحَمْدُ لِلَّهِ وَكَفَىٰ وَسَلَامٌ عَلَىٰ  
 عِبَادَةِ الَّذِينَ اصْطَفَىٰ أَمَّا بَعْدُ فَأَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ  
 الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ إِنَّمَا تَرَكَاهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ  
 وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ  
 قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ  
 وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ  
 لِلَّهِ مَا أَخَذَ وَلَهُ مَا أَعْطَىٰ وَكُلُّ عِنْدَهُ يَأْجِلُ مُسَمًّى  
 (مشکوہ شریف ص ۱۵)

حضرات سامعين ! اس وقت میں آپ کے گھر پر جو حاضر ہوا ہوں اس کی وجہ یہ ہے کہ جیب الرحمن صاحب کی اہلیہ (والدہ حفیظ الرحمن) کا انتقال ہوا اور اس کے دوچار گھنٹے کے بعد میں بمبئی سے واپس ہوا۔

اس وقت مجھے علم ہوا ، جس کے بیان کوئی صدمہ اور غم پہنچ جائے وہاں حاضر ہونا اور کچھ تسلی کے کلمات پیش کرنا اس کو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے سنت قرار دیا ہے۔ تعزیت کے معنی ہیں تسلی دینا۔ اس لئے تعزیت سنت ہے۔ اور سنت کی برکت سے اللہ تعالیٰ غمزدہ دلوں پر سکون و تسلی کا مرہم عطا فرماتے ہیں لہذا اس سنت کا ثواب لینے کے لئے اور اس

سُنت کو زندہ کرنے کے لئے، اور اس سُنت کو ادا کرنے کے لئے  
مجھے اللہ تعالیٰ نے حاضری کی توفیق عطا فرمائی اور چونکہ یہ حضرت میرے یہ ڈن  
ہیں پرتاپ گڑھ کے رہنے والے ہیں، یوں تو ہر مسلمان کے ذمہ ہر مسلمان کا  
حق ہے لیکن بعضی تعلقات کی وجہ سے اس محبت میں اور اضافہ ہو جاتا ہے  
پھر پڑوسی کا حق بہت ہے، میرے تو آپ پڑوسی بھی ہیں ایسے وقت میں  
لوگوں کو تسلی دینے سے اگر نفع نہ ہوتا تو اللہ تعالیٰ اس کو منون نہ فرماتے اس  
لئے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے لئے وہی کام تجویز فرماتے ہیں جس میں  
ان کے بندوں کا فائدہ ہو شریعت کے جتنے احکام ہیں سب میں ہمارا ہی  
فائده ہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ ہماری عبادت کا محتاج نہیں اگر ساری دُنیا  
ولی اللہ ہو کر یورپ کے تمام کافر مالک امرکیہ، روس، جرمن، جاپان وغیرہ  
ساری دُنیا کے سلاطین مع رعایا مسلمان ہو کر سجدہ میں گرجائیں تو اللہ تعالیٰ کی عظمت  
میں ایک ذرہ اضافہ نہیں ہو گا۔ ان کی شان میں ہمارے سجدوں سے ہماری  
عبادتوں سے اضافہ نہیں ہوتا اور اگر ساری دُنیا بناوت کر جائے مان لیجئے کہ  
دُنیا میں ایک مومن بھی نہ رہے تو اللہ تعالیٰ کی عظمت کو کوئی نقصان نہیں پہنچ  
سکتا۔ اللہ پاک کی عظمتِ شان ہماری عبادتوں سے اور بناوتوں سے بنیاز  
اور بالاتر ہے، سُبحانَ اللَّهِ ! مولانا ناروی فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ یہ  
فرماتے ہیں ہے

من نگردم پاک از تسبیح شان

میں اپنے بندوں کے سبحان اللہ کہنے اور پاکی بیان کرنے سے پاک  
خواہی ہوتا ہوں میں تو پہلے ہی سے پاک ہوں، بلکہ سے  
پاک ہم ایشان شوند و در فشاں

جو سُجَان اللہ کہتے ہیں اور میری پاکی بیان کرتے ہیں اس کی برکت سے  
میرے وہ بندے خود پاک ہو جاتے ہیں جب تم کہتے ہو سُجَان اللہ کر اللہ پاک  
ہے تو ہماری پاکی بیان کرنے کے صدقہ میں تم خود پاک ہوتے ہو تم ہیں کیا  
پاک کرو گے، ہم نے تمہیں منی سے پیدا کیا ناپاک قطہ ہے۔

لہذا اللہ تعالیٰ کے دستور اور قانون کا یہ راز بتارہا ہوں کہ رمضان کے  
روزے ہوں یا نماز ہو یا حج ہو یا زکوٰۃ ہو جتنے بھی احکام ہیں سب میں ہمارا ہی  
فائدہ ہے اللہ تعالیٰ چاہتے ہیں کہ میرے بندے عزت کے ساتھ رہیں لہذا  
جن چیزوں سے منع فرمایا وہ ہمارے اور پر ظلم نہیں ہے بلکہ اس میں ہماری عزت  
ہے مثال کے طور پر جھوٹ بولنا ہے جب آدمی کو پتہ چل جاتا ہے کہ اس  
نے جھوٹ بولا ہے تو ہیش کے لئے دوسرے کی نظر میں اس کی عزت ختم  
ہو جاتی ہے۔ اگر کسی کو معلوم ہو جائے کہ یہ ہماری غیبت کرتا ہے پیشے پیچے  
بُرا ہی کرتا ہے تو ہیش کے لئے اس کی عزت ختم ہو جاتی ہے اسی طرح بُنظیری  
کی مانافت ہے کہ کسی نامحرم عورت کو مت دیکھو اس میں بھی ہماری عزت ہے  
یونکہ عورت جب دیکھتی ہے کہ یہ لوگ نیچی نظر کر کے گذر گئے تو کہتی ہے کہ  
بُڑے شریف آدمی معلوم ہوتے ہیں جنہوں نے جیسی نظر اٹھا کر نہیں دیکھا۔  
ملکِ شام جب فتح ہو رہا تھا تو عیاشیوں نے اپنی نوجوان لڑکیوں کو دور دی  
کھڑا کر دیا تھا تاکہ یہ مسلمان گناہ میں مبتلا ہو جائیں تو پھر فتح نہیں ہو سکتی، اللہ کی  
رحمت ہٹ جائے گی، لیکن صحابہؓ کے سپہ سالار نے فوراً آیت پڑھی۔

**فُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغْضُوا مِنْ أَبْنَاصَارِهِنَّ**

اے نبی آپ ایمان والوں سے فرمادیجئے کہ اپنی نگاہیں نیچی کر لیں  
نامحرموں پر نہ ڈالیں لہذا سارے لوگ نگاہیں نیچی کر کے گذر گئے عیاشی لڑکیوں

نے اپنے والدین سے جا کر کہا کہ آپ نے جو ہم کو ان لوگوں کے لئے جال بنایا تھا تو وہ لوگ ہمارے جال میں نہیں پھنسے۔ محدث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے غلاموں کی شان ہم نے دیکھی وہ فرشتے ہیں انسان نہیں معلوم ہوتے اور جنگ نتھ ہو گئی۔

تو ہمارے لئے شریعت میں جتنے بھی کرنے کے کام ہیں اور جتنے نہ کرنے کے کام ہیں دونوں میں ہمارا ہی فائدہ ہے، ہمارے شیخ شاہ عبدالغفاری صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ دُنیا کے لوگ جب کام لیتے ہیں تو کام کرا کے پھر مزدوری دیتے ہیں لیکن اللہ تعالیٰ ایسے کریم مالک ہیں کہ بہت سے کاموں کو کہتے ہیں کہ نہ کرو اور نہ کر کے مجھ سے مزدوری لو، وہ کام کیا ہیں مثلاً جھوٹ نہ بولو جھوٹ بولنا بھی تو ایک کام ہے یہ کام نہ کرو مزدوری لو تواب لو، غیبت نہ کرو اور مزدوری لو، عورتوں کو بُری نظر سے مت دیکھو، گناہ مرت سنو، چوری نہ کرو جتنے بھی گندے کام ہیں خلافِ شریعت کام ہیں ان کاموں کو نہ کر کے مجھ سے مزدوری لے لو۔

حضرت فرماتے تھے کہ دُنیا میں کوئی نیکدری مالک ایسا نہیں ہے جو اپنے مزدوروں سے کہہ دے کہ بھائی تم لوگ یہ کام نہ کرو اور کام نہ کر کے مزدوری لے لو کام نہ کرا کے انعام دینا یہ اللہ تعالیٰ ہی کا کرم ہے، حدیث پاک میں آتا ہے کہ جب کوئی شخص اپنی نظر بچاتا ہے اللہ کے خوف سے تو اللہ تعالیٰ اسی وقت اس کے دل میں ایمان کی مشہاس پیدا کر دیتے ہیں یعنی حلاوتِ ایمانی عطا فرمادیتے ہیں (کنز العمال ۲۳ ج ۵) یہ کتنی بڑی نعمت ہے، بصارت کی لذت لے کر بصیرت اور قلب کی لذت دے دی۔

اس وقت جو میری حاضری ہوئی ہے یہ تعزیت مسنون ہے اور اس سنت

کے اندر بھی راز ہے کہ اس سے تسلی ہوتی ہے کیونکہ جس کی ماں یا باپ یا کوئی عزیز مرتا ہے اس کے قلب پر ایک زخم ہوتا ہے اور تسلی دینے سے اس میں کمی آتی ہے تسلی دینے سے تسلی ہوتی ہے جیسے زخم پر کوئی مردم رکھ دے۔ اللہ تعالیٰ نے ہمارے اوپر رحم فرماتے ہوئے ایسے وقت ایک دمرے کے گھر جانا اور تسلی دینا سنت قرار دے دیا اور تسلی (تعزیت) کو تین روز تک کے لئے سنت قرار دیا۔ اس سے معلوم ہوا کہ تین دن کے بعد غم گھٹنے لگتا ہے تین دن تک غم اپنے جوش پر ہوتا ہے لہذا تین روز تک تسلی دینا سنت ہے اس کے بعد مسنون نہیں تین دن کے بعد یہ غم آہست آہست ہلکا ہوتے ہوئے سال دو سال کے بعد آپ کو یاد بھی نہیں آئے گا کہ دل پر کیا سانحہ گذرا تھا تصور میں تو آئے گا کہ میری ماں نہیں ہے لیکن ایسا غم نہیں ہو گا جیسا اس وقت ہے میسری والدہ کا ناظم آباد میں جب انتقال ہوا تقریباً پندرہ سال پہلے تو مجھے اتنا صدمہ ہوا کہ بس ان کی کوئی چیز دیکھنے کی ہمت نہیں ہوتی تھی ان کی چارپائی دیکھ کر ان کا پانداں دیکھ کر دل رونے لگتا تھا۔ لہذا میں اپنے دوستوں میں دل بہلانے کے لئے شیکیاں اورغیرہ چلا گیا لیکن آج غم کا کوئی ایک ذرہ معلوم نہیں ہوتا۔ بس ایک ہلکا سایا تو ہوتا ہی ہے ماں باپ کا، بھائی ماں باپ کی محبت کو تو کوئی شخص مجھوں سکتا ہی نہیں۔ اس لئے کہ ماں باپ کے لئے اللہ تعالیٰ دعا سکھا رہے ہیں۔ قرآن مجید میں آیت نازل کردی کہ تم اللہ سے یوں کہو :

رَبِّ ازْ حَمْمَمَةَ كَمَارَبَّيَانِي صَغِيرًا

اے میرے رب میرے ماں باپ پر رحمت نازل فرماجیسا کہ انہوں نے پھین میں میری پرورش کی۔ اللہ تعالیٰ سکھا رہے ہیں کہ اپنے ماں باپ کے

لئے دعا کرتے رہو۔

رَبِّ ارْحَمْمَمَا كَمَارَبَيَافْ صَغِيرًا  
اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ ماں باپ کا اکرام کرو اگر عزت  
کے ساتھ محبت و اکرام کے ساتھ تم اپنے ماں باپ پر نظر ڈال دو تو ایک جج  
مقبول کا ثواب ملے گا۔

مَامِنْ وَلَدِ بَارِيْ يَنْظُرُ إِلَى وَالِدَيْهِ نَظَرَةً رَحْمَةً إِلَّا  
كَتَبَ اللَّهُ لَهُ بِكُلِّ نَظَرَةٍ حَجَّةً مَبْرُورَةً هُ

(مشکوٰۃ شریف ص ۳۲)

اور اگر تم نے ماں باپ کو تایا تو موت نہ آئے گی جب تک کہ دنیا میں  
اس کا عذاب نہ چکھ لو گے

سُلُّ الْذُّنُوبِ يَغْفِرُ اللَّهُ مِنْهَا مَا شَاءَ إِلَّا عَقُوقَ  
النَّوَالِدَيْنِ قَاتَّهُ يَعْجِلُ لِصَاحِبِهِ فِي الْحَيَاةِ  
قَبْلَ الْمَمَاتِ ه (مشکوٰۃ شریف ص ۲۲)

اس حدیث کی شرح میں محدثین فرماتے ہیں کہ اور گناہوں کی سزا تو آخرت  
میں ہے لیکن ماں باپ کا دل دکھانے والوں کی سزا دنیا ہی میں آئے گی اور اس وقت  
تک موت نہیں آسکتی جب تک کہ اس کا بدله نہ مل جائے۔

میرے شیخ شاہ عبدالغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ ایک شخص نے  
اپنے باپ کے گھے میں رسمی باندھی اور اس کو گھسیٹ کر بانس کے درختوں  
تک لے گیا جو سمنے دس بیس گز پر تھے باپ نے بیٹھے سے کہا کہ بیٹھ  
اب اس کے آگے مت کھینچنا اور زدنے والی ملم ہو جائے گا۔

اُس نے کہا کہ بابا کیا ابھی تک خالم نہیں ہوں یہ جو بیس گز تک رسمی باندھ

کو کھینچا ہے باب نے کہا کہ ہاں ٹوا بھی تک ظالم نہیں ہوا کیونکہ میں نے بھی اپنے بابا کو یعنی تیرے دادا کو یہاں تک کھینچا تھا۔ لہذا بھی تک تو مجھے اس کا بدلہ ہلا اب اس جگہ سے اگر ٹو آگے بڑھے گا تو ظالم ہو جائے گا۔

حضرت فرماتے تھے کہ میں نے دیکھا ہے کہ جن لوگوں نے اپنے ماں باپ کا اکرام کیا تو ان کے بچوں نے ان کا اکرام کیا اور جنہوں نے اپنے ماں باپ کی عزت نہیں کی تو جب ان کے بچے بڑے ہوئے تو ان سے ویسا ہی بدلہ ہلا ان کو۔ ایک ہاتھ سے دو دوسرے ہاتھ سے لو۔

تو ماں باپ کی محبت ایک فطری چیز ہے۔ لیکن مولانا رومی اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرماتے ہیں

### مادران را مہر من آموختم

اے لوگو اور ماڈل کی محبت پر نازکرنے والو! ماں کی محبت میں نے ہی تو پیدا کی ہے، ان کے جگہ میں مامتا میں نے ہی تو رکھی ہے لہذا میری محبت کا کیا عالم ہو گا۔ تحوزہ اس اس کو قیاس کرو ماڈل کی محبت پر نازکرنے والو میری محبت کو بھی سوچو کر جس کی مخلوقی میں یہ اثر ہے کہ ماں اپنے بچوں کی تکلیف سے بے چین ہو جاتی ہے چھوٹے بچے بستر پر پیشتاب کر دیتے ہیں ماں سوکھی جگہ پر بچہ کو سُلادیتی ہے اور گیلی جگہ پر خود لیٹ جاتی ہے رات بھر سردی میں کانپ رہی ہے لیکن اپنے بچہ کو وہاں نہیں سونے دیتی۔ اگر بچے ذرا بیمار ہو جاتے ہیں تو رات بھر اس کی نیند حرام ہو جاتی ہے ڈاکٹروں کے یہاں دوڑ رہی ہے، بزرگوں سے ڈعا میں کرار ہی ہے تعویذات لارہی ہے۔

تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ماڈل کی محبت پر نازکرنے والو! ہماری محبت کو بھی سوچا کرو کہ جب ہماری مخلوقی میں یہ اثر ہے تو ہم تمہارے ساتھ کتنی محبت

کرتے ہیں لیکن تم محبت کا ایک طرفہ ٹرینیک چلا رہے ہو کہ ہم تو تمہارے ساتھ  
محبت کرتے ہیں اور تم ہماری یاد میں غفلت کرتے ہو۔ تم نے ہماری کوئی قدرت کی  
**وَمَا قَدْرُوا اللَّهُ حَقًّا قَدْرِهِ**

مولانا رومی نے فرمایا کہ دیکھو اگر کوئی حاجی تمہیں ایک ٹوپی پہنادیتا ہے تو  
تم تین دفعہ اس کا شکریہ ادا کرتے ہو کہ حاجی صاحب اللہ آپ کو جزاۓ خیر  
دے کہ آپ نے ہمیں مکہ شریف کی ٹوپی پہنادی جس نے اللہ کا شہر دیکھائی دینے  
پاک کی ٹوپی آپ نے ہمیں دے دی۔ لیکن فرماتے ہیں کہ جس نے سر بنایا  
اس کا بھی کبھی شکر ادا کیا اگر خدا سرنہ دیتا تو تم ٹوپی کہاں رکھتے گردن پر رکھتے ؟  
لہذا ذرا اس کا بھی خیال کیا کرو کہ جس نے سر عطا فرمایا اس کا لکنا شکریہ ادا  
کرنا چاہئے اس سر کا شکریہ ادا کر دیئے سجدہ کرو نمازیں ڈھو۔ جو شخص نماز میں  
سر سجدہ میں رکھتا ہے، سر کا شکریہ ادا کرتا ہے جب اللہ کے سامنے جگ گیا  
آؤ ہے دھڑ کا شکریہ ادا ہو گیا اور جب سجدہ میں سر کھدیا تو پورے اعضاء ہی  
بچ گئے سجدہ میں پورا شکر ادا ہوتا ہے اس لئے اتنا قرب بندہ کو کہیں نہیں  
ملتا جتنا سجدہ میں ملتا ہے۔

شاعر کرتا ہے جس نے سجدہ کا عجیب نقش کھینچا ہے سے  
پردے اُٹھے ہوئے بھی ہیں ان کی ادھر نظر بھی ہے  
بڑھ کے مقدر آزماس بھی ہے سنگ در بھی ہے  
سنگ در دروازہ کی چوکھٹ کو کہتے ہیں جہاں سجدہ میں سر ہوتا ہے  
اللہ کی چوکھٹ ہے وہ۔ اور فرماتے ہیں سے  
دن میں اسی کی روشنی شب میں اسی کی چاندنی  
سچ تو یہ ہے کہ روزے یار شمس بھی ہے قمر بھی ہے

اگر چاند سورج کو اللہ روشنی نہ دیتا تو یہ کہاں سے لاتے سورج  
کی روشنی بھیک ہے اللہ کی۔

مولانا رومی فرماتے ہیں سے  
گر تو ماہ و مہر را گوئی خفاء  
اے خدا سورج اور چاند کو اگر آپ فرمادیں کہ تم انہیں ہو  
بے نور ہو اور

گر تو قد سر و را گوئی دوتا

اے اللہ اگر آپ قد سر و کو جو بالکل سیدھا ہوتا ہے اور شاعر لوگ  
اپنے محبوبوں کے قد سے تعبیر کرتے ہیں لیکن اے اللہ آپ قد سر و کو یعنی  
مرد کے درخت کے قد کو کہہ دیں کہ تو ٹیڑھا ہے اور  
گر تو کان و بحسر را گوئی فقیر

اگر سونے اور چاندی کی کانوں کو اور سمندروں کو جہاں کروڑوں کروڑوں  
کے موئی ہوتے ہیں آپ فقیر فرمادیں اور

گر تو چرخ د عرش را گوئی حیر

اگر آسمانوں کو اور عرشِ عظیم کو آپ کہہ دیں کہ تم حیر مخلوق ہو سے

ایں بہ نسبت باکمال تو رواست

ملک و اقبال و غناہا مر تو راست

تو یہ آپ کی غلطیت کے لئے زیبا ہے اور عزت و اقبال و بلندی آپ  
ہی کی شان کے لائق ہے کیونکہ آپ غالق ہیں۔ آپ ان کو حیر کہہ سکتے ہیں  
کیونکہ آپ ہی نے ان کو روشنی دی۔

اس لئے شاعرنے کیا خوب کہا ہے سے

دن میں اسی کی روشنی شب میں اسی کی چاندنی  
بج تو یہ ہے کہ رُوئے یا شمس بھی ہے قمر بھی ہے  
چاند سورج بھی بھک منگے ہیں اللہ کے۔ اللہ سے مانگا ہے انہوں  
نے اللہ سے پایا ہے یہ نور۔

لہذا اللہ تعالیٰ کے نام میں دونوں جہان کی لذت ہے اللہ کا تام دونوں  
جہان کی لذتوں کا کیپ سول ہے۔ جن کو اللہ کے نام کا مزہ مل گیا انہوں نے  
سلطنتیں نٹا دیں۔ سلطان ابراہیم بن ادیم رحمۃ اللہ علیہ نے سلطنتِ بلخ کو نٹا دیا،  
اللہ کے نام میں وہ مزہ پایا کہ سلطنت ان کو تلخ پڑ گئی اور آدھی رات کو گذری پہن کر  
اپنی حدود سلطنت سے نیکل گئے اور دس سال نیشاپور کے جنگل میں دریائے  
دجلہ کے کنارے عبادت کی اور اللہ نے ان کو کس مقام پر پہنچایا کہ قرآن پاک کی  
تفسیروں میں ان کا ذکر آ رہا ہے۔ روح المعانی جو پندرہ چلدوں میں ہے عربی زبان  
میں ہے جس کا کوئی ترجیح نہیں۔ علامہ آلوسی استید محمود بغدادی مفتی بغداد نے چوتھے  
پارے کی ایک آیت کی تفسیر کے ذیل میں ان کا ذکر بیان فرمایا ہے  
اب میرا نام بھی آئے گا ترے نام کے ساتھ

کتنے بادشاہ مر گئے لیکن کیا قرآن کی تفسیر میں کسی کا ذکر آیا ہے؟ ایک یہ  
بادشاہ ہے جس نے اللہ کی محبت میں سلطنت نٹا دی آج اس کا ذکر قرآن  
کی تفسیروں میں ہوا رہا ہے۔

دوسرو! جو اللہ پر مرتا ہے تو اللہ کے نام کے ساتھ اس کا نام بھی مغلوق  
کی زبان پر آتا ہے، جہاں اللہ کا ذکر ہوتا ہے وہاں اللہ کے عاشقوں کا ذکر  
بھی ہوتا ہے۔

وَرَفَعْتَ لَكَ ذِكْرَكَ كَا ترجمہ ہے کہ اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم

میں نے آپ کے نام کو بلند کر دیا۔ اس کی تفسیر خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ

**إِذَا ذُكِرْتُ ذُكْرَتْ مَعِيَ** (روح العانی ۵۹۶۱)

اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم جب بندے میرے نام لیں گے تو تیرے نام بھی لیں گے، جب مؤذن آشمند آن لآ إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ كہے گا تو آشمند آن مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ بھی کہے گا۔ میرے نام سے تواب الگ نہیں ہو سکتا۔

وَرَفَعْتَ إِلَكَ ذِكْرَكَ میں نے آپ کے نام کو بلند کر دیا۔ جب میں عالم اور کائنات میں یاد کیا جاؤں گا تو میری یاد کے ساتھ تیرے نام بھی لیا جائے گا۔ اللہ اللہ کیا شان ہے۔ کیا عزت ہے۔ اس کو عزت کہتے ہیں۔

تو دوستو! ایک دن قبر میں اُترنا ہے اور سب کو جانا ہے کوئی شخص ایسا نہیں ہے کہ جو دنیا میں آیا ہو اور نہ جانے۔ ہم لوگ دنیا کے نیشنل نہیں ہیں یہاں کا قیام ایک عارضی نیشنلٹی ہے لیکن حقیقت میں ہم یہاں کے نیشنل نہیں ہیں پر دلیسی ہیں اور یہی دلیل ہے کہ ہمارے جو عزیز جاتے ہیں اس کا ثبوت پیش کر کے جاتے ہیں کہ دیکھو دنیا پر دلیں ہے اس سے دل نہ لگانا۔

اللہ تعالیٰ نے غفرانہ دلوں کے لئے ارشاد فرمایا کہ جب تم کو کوئی صدمہ اور غم پہنچے جب کوئی مصیبت کا واقعہ پیش آجائے تو اے نبی صلی اللہ علیہ وسلم آپ ایسے لوگوں کو بشارت دے دیجئے خوش خبری سنادیجئے جو کسی مصیبت کے وقت میں اپنے رب کی مرضی پر راضی رہتے ہیں اور ان کو اللہ سُجَاجَنَّ، وَتَعَالَى سے کوئی اعتراض اور شکایت نہیں ہوتی اور کہتے ہیں

**إِنَّ اللَّهَ وَإِنَّ الَّذِينَ يَرْجِعُونَ**

حضرت حکیم الامت مجدد الملت مولانا اشرف علی صاحب تھانوی نوراللہ مرقدہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس کلمہ **إِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ** میں زبردست تسلی کا مضمون بیان فرمایا ہے۔ اس آیت میں دو جملے ہیں ایک **إِنَّا إِلَهُ دُو سرَا وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ** ۔

**إِنَّا إِلَهُ** کے معنی ہیں کہ ہم سب اللہ کے ملکوں ہیں غلام ہیں۔ لام ملکیت کے لئے آتا ہے یعنی ہم اپنی ذات کے مالک نہیں ہیں اگر اپنی ذات کے مالک ہوتے تو خود کشی جائز ہوتی۔ کیونکہ اپنی چیزیں آدمی کو تصرف کا حق ہے اگر ہم اپنی چیزیں ہوتے تو گلے میں پھنسا ڈالنا جرم نہ ہوتا لیکن خود کشی اس لئے حرام ہے کہ تم اپنے مالک نہیں ہو تم ہماری امانت ہو ہماری چیز ہو تمہیں اپنا گلا گھوٹنے کا کیا حق ہے۔ یعنی خود کشی کے حرام ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ہم خود اپنے مالک نہیں ہیں ہمارے جسم و جان کا مالک اللہ تعالیٰ ہے۔ **إِنَّا إِلَهُ** کے معنی ہیں کہ ہم سب اللہ کی ملکیت میں ہیں۔ لہذا اس جملہ میں ایک تسلی تویر ہے کہ جب ہم ملکوں اور غلام ہیں تو مالک کو ہمارے اندر ہر تصرف کا حق حاصل ہے جو چیز چاہے ہم کو دے۔ جس کو چاہے ہم سے لے لے۔ کیونکہ صدر کے وقت میں دو خیال آتے ہیں ایک تویر کہ ہماری ماں، باپ یا شوہر کو جلدی بلا لیا ہم سے چھین لیا۔ اس کا جواب **إِنَّا إِلَهُ** ہے کہ تمہاری ماں، باپ، شوہر یا بیٹا بھی ہماری ملکیت، تم بھی ہمارے غلام۔ اور مالک کو اپنی ملکیت میں تصرف کا حق حاصل ہے۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایک عمر ساتھ رہنے سے محبت ہو جاتی ہے۔ اب اس عزیز کی جدائی سے جو غم ہو رہا ہے اس کا کیا علاج ہے۔ تو اس کے لئے تسلی کا دوسراء مضمون **وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ** ہے میں نازل فرمادیا کہ اللہ ہی کی طرف ہم سب کو ٹوٹ کر جانا ہے۔ یہ

جدائی دائمی تھوڑی ہے عارضی جدائی ہے۔ آج تمہاری ماں گئی ہے ایک دن تم بھی  
ہمارے پاس واپس ہو گے۔

آج وہ کل ہماری باری ہے  
اور وہاں سب اعزاء و اقرباء پھر مل جائیں گے اور پھر کبھی جدائی نہ ہو گی  
لہذا کیوں گھبرا تے ہو۔

حضرت قانونی رحمۃ اللہ علیہ نے اس آیت ﴿إِنَّا لِلّهِ الْخُلُقُ كَيْفَيْرَكَ ذَلِيلٌ﴾ میں اس حقیقت کو ایک عجیب مثال سے سمجھایا فرماتے ہیں کہ شلاذکی شخص  
نے ایک الاری خردی جس میں دو خانے ہیں نیچے کے خانے میں اس نے  
ایک درجن گلاس اور ایک درجن چائے کی پیالیاں لا کر رکھ دیں، سال بھر تک  
اسی خانے میں وہ گلاس اور چائے کی پیالیاں رکھی رہیں پھر اس الاری کے مالک  
نے اپنے نوکر کو حکم دیا کہ سال بھر پہلے جو چائے کی بارہ پیالیاں اور بارہ گلاس میں  
نے نیچے کے خانے میں رکھے ہیں تم اس نیچے والے خانے سے ایک گلاس  
اور ایک پیالی اٹھا کر اُپر والے خانے میں رکھ دو، ملازم نے کہا حضور آپ ایسا  
حکم کیوں دے رہے ہیں، مالک کہتا ہے کہ نالائق یہ الاری میری، اس کے  
دونوں خانے میرے، گلاس اور چائے کی پیالیاں میری اور تم بھی میرے نوکر۔  
تم کو اعتراض کا کوئی حق حاصل نہیں جو میں کہتا ہوں ویسا کرو۔ لہذا اس نے ایک  
پیالی اور ایک گلاس اٹھا کر اُپر والے خانے میں رکھ دیا پھر نوکرنے کہا کہ حضور اب  
بات سمجھ میں آگئی کہ آپ الاری کے مالک ہیں اور اس کے دونوں خانوں کے  
بھی مالک ہیں اور گلاس اور چائے کی پیالیوں کے بھی مالک ہیں جس گلاس اور  
پیالی کو چاہیں آپ نیچے والے خانے سے اُپر والے خانے میں رکھنے کا  
حکم دے دیں۔

لیکن حضور مجھے ایک اشکال ہے وہ بھی آپ حل فرمادیں اور وہ اشکال یہ ہے کہ یہ بارہ پیالیاں اور بارہ گلاس جو ایک سال سے آپس میں ساتھ تھے ان کی آپس میں محبت ہو چکی تھی اب ایک گلاس اور ایک پیالی کو ان سے جدا گھر کے آپ نے اور پر کے خانے میں رکھ دیا تو یہ گیارہ پیالیاں اور گیارہ گلاس رو رہے ہیں جو ساتھ رہتے تھے اس کا کیا علاج ہے، مالک نے کہا گھبراؤ مت یہ گیارہ پیالیاں اور گیارہ گلاس جو نیچے والے خانے میں ہیں ان سب کو ہم یکے بعد دیگر سے اور پرواے خانے میں لے جانے والے ہیں۔

لہذا یہ غم عارضی غم ہے یہ ان کا دائمی غم نہیں ہے۔ اب حکم الامت فرماتے ہیں کہ یہ دُنیا اور آخرت اللہ تعالیٰ کی ایک الماری ہے ایک خانہ آسمان کے نیچے ہے اور ایک خانہ آسمان کے اوپر ہے۔ آسمان کے نیچے والے خانہ کا نام دُنیا ہے اور آسمان کے اوپر والے خانہ کا نام آخرت ہے۔ ہم لوگ اللہ کے گلاس اور پیالیوں کی طرح ہیں۔

لہذا اللہ تعالیٰ جب تک چاہتے ہیں ہمیں نیچے والے خانے میں رکھتے ہیں اور جب ان کا حکم ہو جاتا ہے کہ اب اس کا وقت پورا ہو گیا تو اس خانے سے اٹھا کر آسمان کے اوپر والے خانے میں اپنے پاس بُلا لیتے ہیں۔

تو دوستو! آپ کی والدہ کو بھی اللہ تعالیٰ نے اس خانے سے اٹھا کر دوسرے خانے میں منتقل کر دیا ہے الماری بھی اللہ کی، نیچے والا خانہ بھی خدا کا آسمان سے اور والا خانہ بھی اللہ کا اور ہم لوگ بھی اللہ کے، ہمارے ماں باپ بھی اللہ کی ملکیت۔ اللہ کو اختیار ہے۔ اتنے ہی دن کا وزیر ادیا تھا اس کے بعد ایک یکنہ بھی آگے پہنچے نہیں ہو سکتا تھا ساری دُنیا کے ڈاکٹر بھی جمع ہو جائیں تو کسی کو روک نہیں سکتے جب کوئی مرتا ہے تو سمجھ لو کر یہی وقت تھا اس کے جانے کا۔

حتیٰ کہ جب وقت آ جاتا ہے تو خود بارث اپیٹلٹ بھی اپنے کو نہیں روک سکتا  
 اور اپنے دل کی رفتار جاری نہیں رکھ سکتا دل کے ماہر ڈاکٹر جمعہ کا بارث فیل ہوا۔  
 دُوسرے کے دل کی رفتار گز رہا ہے، دل کی حرکت کا شمار کر رہا ہے اور خود کے  
 دل کی حرکت بند ہو گئی۔

اب رہ گیا یہ سوال کہ پیاروں کی مُجدانی کا غم تو ہوتا ہے میری ماں کی مُجدانی  
 کا کیا علاج ہے اسی طرح باپ یا بیوی یا کسی کا شوہر چلا گیا تو ان کے غم کا کیا  
 علاج ہے اس کا علاج ارشاد فرمایا گیا **وَإِنَّا إِلَيْهِ رَأْجُعُونَ** ہے کہ یہ مُجدانی  
 عارضی ہے اور اس اور دوسرے خانہ میں ہم لوگ بھی یکے بعد دیگر سے جانے  
 والے ہیں اور ہمارا زیادہ خاندان تو وہیں ہے ہمارے دادا اور نانا، اور دادا  
 کے دادا اور نانا کے نانا، جن کو ہم نے دیکھا بھی نہیں سب اور ہیں۔ زیادہ  
 رشتہ دار تو وہیں ہیں آپ سوچئے وہاں کتنا بڑا خاندان ہے جو پر دلیں سے  
 وطن چلے گئے سب خاندان والوں نے ان کا استقبال کیا ہو گا!

تو غرددہ والوں کے لئے اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے تسلی کا ذریعہ دست  
 مضمون نازل فرمایا ہے اور اس سے قبل ہی صبر کرنے والوں کو یہ بشارت بھی  
 سنادی کہ **إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ** ہے یعنی ہم صبر کرنے والوں کے  
 ساتھ ہیں پس کسی کے انتقال پر یا مصیبت پر جو اجر و ثواب ہم نے تمہارے  
 لئے رکھا ہے وہ تو ہے ہی لیکن اگر تم سے تمہاری کوئی چیز کھو گئی تمہاری  
 اولاد مان باپ، بیوی یا شوہر کا انتقال ہو گیا تو اس کے بدله میں ہم تمہیں اپنی  
 میمت خاصہ اپنا قرب خاص عطا کرتے ہیں **إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ** ہے  
 صبر کرنے والوں کے ساتھ اللہ ہے۔

آپ سوچئے کہ جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہوں اس کی کیا قسمت ہے

اور اس کے لئے کتنی بڑی دولت کی بشارت ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک مرتبہ مکہ کے نو مسلم قریش نوجوانوں کو کچھ بکریاں پچھے بھیڑ کچپ اونٹ زیادہ دے دئے تو شیطان نے بعض انصاری نوجوانوں کے دل میں یہ وسوسة ڈالا کہ دیکھو ابھی تک رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کو مکہ والوں سے زیادہ انس ہے اور شاید یہی وجہ ہے کہ مکہ والوں کو دیا اور ہم لوگوں کو نہیں دیا۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کو شیطان کے اس خطناک ہریلے کر کے مطلع فرمایا۔ آپ نے سارے صحابہ کو جمع کر کے فرمایا کہ اے مدینہ کے انصار تمہیں شیطان نے بہکانے کی کوشش کی ہے۔ ہوشیار ہو جاؤ یہ نہ سمجھو کہ چند بھیڑ اور بکریاں اہل قریش کو دینے کی وجہ سے میری محبت تمہارے ساتھ کم ہے جو نو مسلم ہیں ابھی جلد اسلام لائے ہیں میں نے ان کی دلبوٹی اور ان کو خوش کرنے کے لئے یہ چند بھیڑیں اور بکریاں دے دی ہیں لیکن خوب غور سے نہ ہو۔ یہ قریش کمک ابھی جب کہ شریف کو واپس ہوں گے تو میری دی ہوئی چند بھیڑیں، چند بکریاں اور چند اونٹ لے کر جائیں گے اور اے مدینہ والو! تم جب مدینہ واپس ہو گے تو اللہ کے رسول کو اپنے ساتھ لے کر جاؤ گے۔ میرا منا جینا تمہارے ساتھ ہے رسول خدا کی عظمت و قیمت تمہارے قلوب میں کیا ہے۔ بس صحابہ اس خوشی میں اتنا رونٹ کہ آنسو ان کی داڑھیوں سے بہر رہے تھے۔ (بخاری ص ۶۲۱ ج ۲ دیرت الصطفی ص ۶۴ ج ۲ بوكالتاريخ ابن اثیر)

تو اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو بشارت دی کہ اگر تم سے کوئی چیز چھین گئی، تمہارے باپ چھن گئے، میٹھے کا انتقال ہو گیا تو اللہ تعالیٰ تو تمہارے ساتھ ہے جس پر ہزاروں جانیں قربان ہوں اولاد قربان ہو ایسی ذات پاک نے کیسی بشارت دی ہے۔

اور جُدائی کا طبعی غم تو ہوتا ہی ہے ظاہر بات ہے کہ سانحہ ہنے سے محبت ہو جاتی ہے جس سے ہم رو نے لگتے ہیں اور رو نے کی اجازت بھی ہے مگر ایسی بات نہ کارے کہ ہانے میری ماں کیوں مر گئی اور اللہ نے کیوں انھالیا۔ کیوں نہ کاؤ بس یہ کہو کہ اللہ مجھے اپنی ماں کی جُدائی کا غم ہے۔ یہ کہنا بھی سُنت ہے کیونکہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بیٹے کا جب انتقال ہوا تو فرمایا اسے ابراہیم تھا ری جُدائی سے نبی نعمتیں ہے (ابوداؤد ص ۷۴) اور آپ کی مانکھوں سے آنسو بہرہ ہے تھے تو معلوم ہوا کہ آنکھوں سے آنسو بہرہ جانا بھی سُنت ہے اور اظہار غم بھی سُنت ہے کہ مجھے اپنی والدہ کا صدمہ ہے اور یہ کہ کہاگر آنسو بہرہ جائیں تو یہ سُنت کے خلاف نہیں بلکہ رو لینا چاہئے کیونکہ بعض لوگوں نے بہت ضبط کیا تو ان کو ہمیشہ کے لئے دل کی بیماری لگ گئی۔ پھر کوئی خیرہ کام نہ آیا اس لئے اللہ تعالیٰ نے ہمارے اوپر رحمت فرمائی کہ رونے کی اجازت عطا فرمادی کیونکہ تھوڑا سارو یعنی سے دل کا غم پانی بن کر بہرہ جاتا ہے ایسے وقت میں بعض لوگوں نے سوچا کہ ہم کو نہیں رونا چاہئے یا تو ان کو سُنت کا علم نہیں تھا یا کسی حال کا غلبہ ہو گیا۔ ایک دم آنسوؤں کو ضبط کیا تیجہ یہ ہوا کہ بارٹ فیل ہو گیا۔ اس لئے یہ تھوڑا سارو لینا بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ہم کو سکھایا خود روکر کے۔ اب نبی سے بڑھ کر کون صبر والا ہو سکتا ہے۔ معلوم ہوا کہ رونا بھر کے خلاف نہیں۔ ورنہ سُنت کیوں ہوتا۔ نبی سے بڑھ کر ہم کا فرف ہو سکتا ہے جنہوں نے طائف کے بازار میں ہزاروں پتھر کا کر اُف نہیں کی، اُحد کے دامن میں کافروں کے تیروں سے جو خون مبارک بہا آپ اپنے اس خون کو پوچھتے تھے اور فرماتے تھے کہ اس امت کا کیا حال ہو گا جو اپنے پیغمبر کو لہو لہان کرتی ہے لیکن اسی خون مبارک کے صدقہ میں

ہم آج عبد اللہ اور عبدالرحمن ہیں ورنہ رام چنداور گنیش بھنگ اور رام پرشاد ہوتے۔ آج حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے اسی خون کا صدقہ ہے جس کی برکت سے ہم مسلمان ہیں اسلام آپ کے خون مبارک کے صدقہ میں پھیلا ہے، صحابہ کی گرد نیں کٹی ہیں، مسٹر ستر شہید احمد کے دامن میں سوئے ہو گئے ہیں ان کی وفاداریوں کی برکت سے آج اللہ نے ہم کو اسلام دیا کلمہ عطا فرمایا ورنہ ہم لوگ ایمان سے محروم رہتے۔ یہ اللہ تعالیٰ کا کتنا بڑا احسان ہے کہ ہمارے ایمان اور اسلام کی خاطر اپنے پیاروں کا خون بہانا گوارا فرمایا۔

تو میں یہ عرض کر رہا تھا کہ موت سے آدمی فنا نہیں ہوتا، دنیا سے آخرت میں منتقل ہوتا ہے۔ موت دراصل انتقال ہے پر دلیں سے اپنے وطن کی طرف جہاں وہ ہمیشہ زندہ رہے گا۔

ہمارے سلسلہ کے بزرگوں میں دہلی میں ایک بہت بڑے بزرگ گذرے ہیں جن کا نام مظہر جان جاناں رحمۃ اللہ علیہ تھا جب ان کا انتقال ہوا تو انہوں نے پہلے ہی اپنی ڈاڑھی میں ایک شعر لکھ دیا تھا۔ اس شعر کو پڑھ کر گھروں کو تسلی ہو گئی وہ شعر کیا تھا؟ فرماتے ہیں سے

لوگ کہتے ہیں کہ مظہر مر گیا

اور مظہر در حقیقت گھر گیا

اللہ اکبر کیا شعر ہے۔ لوگ کہہ رہے ہیں کہ مظہر مر گیا اور مظہر تو اپنے گھر گیا پر دلیں سے اپنے وطن چلا گیا جہاں سے آیا تھا اللہ میاں کے پاس یہ مزنا نہیں ہے یہ تبدیلی ہے جیسے ایک شہر سے دوسرا سے شہر آدمی منتقل ہو جاتا ہے۔ لہذا کوئی اپنے گھر جائے تو آپ کیوں اتنازیادہ روتے ہیں۔

میں نے جہاں جہاں بیان کیا اس شعر کو سُنتے ہی لوگوں کو بڑی تسلی ہوئی

ابھی الٰہ آباد میں بھی بیان کیا تھا ایک صاحب بڑے رئیس زمیندار تھے ان کو ڈاکوؤں نے فائز کر کے شہید کر دیا، ان کے برادر نبیتی امیں صاحب الٰہ آبادی ہمارے دوست ہیں وہ کہنے لگے کہ بڑا حادثہ پیش آگیا سارے گھروالے بے چین ہیں، میں ان کے یہاں گیا اور تقریر کی سب نے کہا کہ صاحب دل میں شندک پڑ گئی۔ ایسی تسلی ہوئی کہ غم بالکل بلکا ہو گیا جیسے ہے ہی نہیں۔ الحمد للہ تعالیٰ اور تھوڑا سا غم ہونا بھی اللہ کی مصلحت ہے۔ یہ محبت کا حق ہے۔ مرنے والے کی محبت کا حق ہے لہذا غم تو ہو گا وقت کے ساتھ آہستہ آہستہ بلکا ہو جائے گا تب ہی تو تسلی دینا سُنت قرار دیا غم نہ ہوتا تو تسلی دینا سُنت ہی نہ ہوتا۔ کسی ایسے شخص کو جا کر تسلی دیجئے جس کو غم نہ ہو تو وہ کہے گا آپ مجھے کیوں پریشان کر رہے ہیں کہیں زخم نہ ہو اور مریم لگائیں تو کہے گا کہ بجا ہی آپ مجھے بے وقوف سمجھ رہے ہیں ارے زخم تو ہے ہی نہیں پھر مریم سے کیا فائدہ۔

تو تسلی سُنت جب ہے جب غم ہو۔ معلوم ہوا کہ پیاروں کے انتقال سے غم ہوتا ہے اس لئے غم کو بلکا کرنے کے لئے تعزیت کو سُنت قرار دیا۔ اللہ سے زیادہ کون جانے گا جس نے ہمیں زندگی دی جو غم اور خوشی کا خالق اور مالک ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کے والد حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا جب انتقال ہوا تو بہت لوگوں نے تعزیت کی لیکن ایک بدوسی (دیہاتی) بزرگ آئے اور انہوں نے ایسی تعزیت کی جس سے حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما کو بہت تسلی ہوئی انہوں نے کہا کہ اے عبد اللہ ابن عباس تمہارے والد کا انتقال ہو گیا۔ یہ بتاؤ کر تمہارے والد کے لئے تم زیادہ

بہتر ہو یا عباس کا اللہ زیادہ بہتر ہے اور عباس کی وفات سے جو تمہیں غم پہنچا اور اس مصیبت پر صبر کے بدله میں جو تمہیں اجر و ثواب ملا بلکہ اس سے بڑھ کر اللہ مل گیا تو یہ بتاؤ کہ یہ انعامِ عظیم تمہارے لئے کیا عباس سے بہتر نہیں ہے۔

سبحان اللہ کیا عنوان ہے دیبات کے نقطے وہ۔ لیکن اللہ جس کو چاہئے مضمون عطا فرماتا ہے جیسا کہ حضرت پرتاپ گڈھی دامت برکاتہم فرماتے ہیں۔

جو آسکتا نہیں وہم و گماں میں

اسے کیا پا سکیں لفظ و معانی

کسی نے اپنے بے پایا کرم سے

مجھے خود کر دیا رُوح المعانی

عجب تسلی کا مضمون ان کے منزل سے نکلا۔ مطلب یہ ہے کہ تم اپنے ابا کے لئے رور ہے ہو اور تمہارے ابا اپنے ربا کے پاس چلے گئے جو ارحم الراحمین ہے پس ان کا رب تم سے بہتر ہے اور ان کی جداگانہ پر صبر کے بدله میں تمہیں اللہ مل گیا۔ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّابِرِينَ اور اجر و ثواب ملا تو یہ انعام تمہارے لئے تمہارے ابا سے بہتر ہے اللہ تمہارے ساتھ ہے اور جداگانہ بھی عارضی ہے۔ سب چند دن کی باتیں ہیں پھر سب کو وہیں جانا ہے وہاں سب سے پھر طاقتات ہو گی انشاء اللہ تعالیٰ۔

اور حضرت حکیم الامم نے فرمایا کہ گھر میں کسی کی موت آجانا یہ بھی اللہ کی رحمت ہے اس لئے کہ آج آپ اپنی اماں کے انتقال کو نہیں چاہتے، دل سے یہی چاہتے ہیں کہ میری اماں ابھی کچھ دن اور زندہ رہتی۔ تو آپ کی اماں بھی یہی چاہتی کہ میری اماں بھی نہ مریں یعنی نافی۔ اور نافی بھی یہی چاہتی کہ میری اماں بھی نہ مریں تو اگر سب کی آرزو اللہ پُوری کر دیتا تو نتیجہ یہ ہوتا کہ ایک گھر میں

زیادہ نہیں صرف پانچ نانے اور پانچ نانیاں لیٹی ہوں اور پانچ دادے اور پانچ  
دادیاں لیٹی ہوں کوئی پانچ سو برس کا ہے کوئی تین سو برس کا سب کے چار پانچ  
پر پاگانے ہو رہے ہیں تو آپ نہ تو فکری کر سکتے نہ اپنے بال بچوں کی پڑش  
کر سکتے۔ یہ ہمارے دوسوچا لیس گز کے پلاٹ کیا اے ہزار گز کے پلاٹ بھی  
ناکافی ہو جاتے پھر آپ تعویند دباتے اور دعائیں کرتے کہ یہ جلدی سے مرسی،  
اس لئے یہ بھی اللہ کی رحمت ہے کہ لوگوں کو اپنے اپنے وقت پر پر دیں سے  
وطن اصلی کی طرف منتقل فرماتے رہتے ہیں جب بال سفید ہو گئے سمجھ لوکیتی  
پک گئی اور کھیتی پک جانے کے بعد کسان کہاں کھیت میں چھوڑتا ہے۔  
مولانا رومی فرماتے ہیں کہ جب بال سفید ہو جائیں تو ہوشیار ہو جاؤ کہ  
تمہاری زندگی کی کھیتی پک چکی ہے لہذا تیار رہا ب کسی بھی وقت حضرت عزیزیل  
علیہ السلام درانتی لے کر آئیں گے اور تمہاری زندگی کی کھیتی کاٹ لیں گے۔  
مولانا رومی کا بھی کیا انداز بیان ہے فرماتے ہیں کہ جلدی جلدی تیاری کر  
وکٹائی کا وقت قریب آچکا ہے۔

یَٰ تُو إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِحُونَ ﴿٨﴾ کی تفسیر بیان ہو گئی۔ اور  
جو حدیث شریف میں نے پڑھی اس کا ترجمہ یہ ہے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد  
فرماتے ہیں

إِنَّ اللَّهَ مَا أَخَذَ وَلَهُ مَا أَغْطَلَ

اللہ جو چیز ہم سے لیتا ہے وہ ہماری نہیں اللہ ہی کی ہے اس کا مالک اللہ ہے  
جو چیز اس نے لے لی ہے وہ اسی نے عطا فرمائی تھی اگر کوئی اپنی امانت واپس لے لے  
تو آپ اس پر زیادہ غم نہیں کرتے کیونکہ وہ آپ کی چیز ہی نہیں تھی جس کی تھی اس نے  
لے لی وہ اس کا مالک ہے۔ ہم کو جو حمد سے زیادہ غم ہوتا ہے اس کی وجہ یہ ہے

کہ ہم لوگ غلطی سے اس کو اپنی ملکیت سمجھتے ہیں حالانکہ الفاظِ نبوت یہ ہیں  
 إِنَّ اللَّهَ مَا أَخَذَ جُو كچھُ اللَّهُ نے تم سے لے لیا، جس کو اللَّهُ نے اپنے پاس  
 بُلا لیا وہ اللَّهُ ہی کا تھا اُسے تم کیوں اپنا سمجھتے ہو اگر آپ کو کوئی شخص اپنی گھری  
 دے دے کہ آپ دو مہینے اس کو استعمال کر لیجئے پھر دو مہینے کے بعد  
 وہ آپ سے گھری مانگے کہ میری گھری والپس کر دیجئے تو آپ روئیں گے نہیں،  
 آپ یہی کہیں گے کہ شیک ہے صاحب لیجئے یہ آپ کی گھری ہے بلکہ آپ کا  
 شکریہ کہ اتنے دن تک آپ نے اپنی گھری مجھے دی تھی۔ تو آپ بھی شکر کریں کہ  
 ہماری والدہ کو اللَّهُ نے اتنی زندگی دی ورنہ اس سے پہلے بھی تو اللَّه تعالیٰ ان کو  
 اٹھا سکتے تھے بچپن ہی میں آپ کو چھوٹا سا چھوڑ کر اللَّه تعالیٰ اٹھا سکتے تھیں  
 ان کا احسان ہے کہ آپ لوگ بڑے ہو گئے ماشاء اللَّه بالبُچَّے دار ہو گئے  
 تب بُلا یا اتنے روز تک آپ کے پاس رکھا لہذا شکر ادا کیجئے کہ اللَّه آپ کا شکر  
 ہے کہ آپ نے ہماری والدہ کو اتنے عرصہ ہمیں دشے رکھا جیسے وہ شخص کہتا  
 ہے جس کو آپ نے گھری دی کہ ہم آپ کے شکر لگدار ہیں کہ اتنے عرصہ  
 تک اپنی گھری آپ نے ہمیں دی ہوئی تھی جو کچھ لے لیا وہ بھی اللَّه کا وَلَهُ مَا  
 آعْطَى اور جو کچھ عطا فرمایا وہ بھی اللَّه ہی کا ہے جو چیزیں دی ہیں ان کا بھی شکر ادا  
 کیجئے ان کا شکر کیا ہے کہ یا اللَّه آپ کا احسان ہے کہ آپ نے میرے والد  
 کا سایہ میرے سر پر عطا فرمایا ہوا ہے اور کتنی نعمتیں دی ہوئی ہیں۔ میری اولاد  
 ہے، ہیوی بچے ہیں، مکان ہے ہزاروں نعمتیں دی ہوئی ہیں جن کا شمار نہیں کیا جا  
 سکتا ان کا شکر ادا کیجئے کہ اے اللَّه آپ کی بے شمار نعمتوں کا بے شمار  
 زبانوں سے شکر ادا کرتا ہوں۔

وَكُلْ عِنْدَهُ بِأَجَلٍ مُّسَمٍّ

اور اللہ تعالیٰ کے یہاں ہر چیز کا ایک وقت مقرر ہے جو کچھ اللہ لیتا ہے اور جو کچھ عطا فرماتا ہے اللہ تعالیٰ کے یہاں پہلے ہی سے مقدر ہے یہاں تک کہ بر تنوں کا وقت بھی مقرر ہے مثلاً آپ مدینہ شریف سے ایک گلاس لائے لیکن اچانک کسی بچہ سے وہ گر گیا تو بچہ لیجئے کہ اس کا یہی وقت مقرر تھا حدیث پاک میں ہے کہ بر تنوں کی بھی ایک عمر ہوتی ہے اس لئے اپنے بچوں کی بے طرح پشائی نہ کرو کہ نالائق تو نے مدینہ شریف کا گلاس کیوں توڑ دیا۔ مار پشائی کر رہے ہیں گھر میں ایک سور مچا ہوا ہے اکثر لوگ اس معامل میں بچوں پر زیادتی کر جاتے ہیں۔ ایسا نہیں کرنا چاہئے زمی سے سمجھا دو کہ بیٹھے گلاس کو دونوں ہاتھوں سے مضبوط پکڑا کرو لیکن زیادہ پشائی نہ کرو بلکہ کھو

**إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ** : اس کی زندگی کا وقت ختم ہو گیا تھا اور اس کا یہی وقت مقرر تھا۔ جس کے گھر میں کوئی غمی ہو جائے تو ایسے وقت میں اس کے ذمہ دو کام ہیں ایک تو یہ کہ جانے والے کے لئے ثواب پہنچائیے کیونکہ جو چلا گیا اب وہ بے عمل ہو گیا اس کی عمل کی فیلڈ ختم ہو گئی اب وہ خود کوئی عمل نہیں کر سکتا لہذا اس کو صبح و شام ثواب کا پارسل بھیجنा چاہئے یعنی زیادہ سے زیادہ ایصال ثواب کیجئے بد فی عبادت اور مالی عبادت دونوں کا ثواب پہنچانا چاہئے۔ بد فی ثواب تو اس طرح سے کہ تلاوت کر لی مثلاً سورہ لیسین پڑھ کر بخش دیا یا تین مرتبہ قلن ہو ا اللہ پڑھ کر ہمیشہ صبح و شام بخش دیا تین بار قلن ہو ا اللہ پڑھنے سے ایک قرآن کے برابر ثواب ملتا ہے۔ اللہ سے کہہ دیا کہ یا اللہ یہ جو میں نے پڑھا ہے اس کا ثواب میری والدہ کو پہنچا دیجئے اس طرح روز کار و ز صحیح و شام آپ کی طرف سے ثواب کا پارسل پہنچتا رہے گا۔

حدیث میں آتا ہے کہ جب یہ ثواب پہنچتا ہے تو وہ مر نے والے پوچھتے

ہیں کہ اللہ میاں یہ ہماری نیکیاں کہاں سے بڑھ رہی ہیں، ہم تو مر گئے ہیں اب عمل  
نہیں کر رہے ہیں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ تمہاری اولاد تمہیں ثواب بیجع رہی ہے  
دیکھئے زمین پر دوسروں کا عمل اور آخرت میں مر نے والوں کے اعمال نامہ میں  
یکجا جا رہا ہے اس طرح ان کے عمل کا میرچل رہا ہے کیونکہ اب وہ عمل نہیں کر  
سکتے لہذا ہمارے پارسلوں کا انتظار کرتے ہیں کہ ہماری اولاد ہمیں کچھ بھیجے۔  
حدیث شریف میں ہے کہ یہ ثواب کا تحفہ ان کو دُنیا و ما فیہا سے زیادہ  
محبوب ہوتا ہے۔ لہذا اس کا معمول بنایجئے کہ روزانہ ہمیشہ کچھ پڑھ کر اپنے اعزاء،  
و اقرباء کو جو مر گئے ہیں بخش دیا کریں کم از کم صبح و شام تین مرتبہ قُلْ هُوَ اللَّهُ  
شریف تین مرتبہ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ تین مرتبہ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ  
النَّاسِ پڑھ کر بخش دیا اور اس کا ایک فائدہ یہ بھی ہے کہ مخلوق کے ہر شر سے  
حافظت رہے گی کسی قسم کا کالا جادو یا چنات یا شیطان کوئی پڑوسی اور کوئی حادث  
آپ کو ایک ذرہ نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ کیونکہ الفاظ نبوت ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم  
کا کلام ہے کہ

### تَكْفِيرُكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ (مشکوٰۃ ۱۸۸)

یعنی یہ تینوں سورتیں ہر شر سے حفاظت کے لئے کافی ہیں نبی کی بات  
کو اللہ نہیں مانتا کیونکہ نبی وہی کہتا ہے جو اللہ کہلاتا ہے نبی اپنی طبیعت سے  
کوئی بات کہتا ہی نہیں۔ صبح کو پڑھ لیا تو شام تک حفاظت ہو گئی اور شام کو پڑھ  
یا تورات بھر حفاظت رہے گی۔

اگر کوئی حاسد جادو یا سفلی عمل کرے گا تو اس عمل کی برکت سے اُٹا  
اسی پر پڑ جائے گا۔ کوئی دشمن آپ کے خلاف ایکیم بنائے گا تو اللہ تعالیٰ اس  
کو ناکام کر دیں گے۔ اس لئے صبح و شام یہ تینوں سورتیں آپ بھی پڑھئے اور

اپنے بیوی بچوں کو بھی پڑھائیے اور اسی کو اپنی والدہ کو بخش دیجئے ان کو ثواب بھی پہنچ جائے گا اور آپ لوگ حاسدین اور شیاطین کے شر سے اور جنات اور کالا عمل کرانے والوں کے شر سے غرض ساری مخلوق کے شر سے محفوظ رہیں گے۔ آج کل تو بس ذرا ذرا سی دشمنی پر جاؤ اور کالا عمل کرادیتے ہیں پھر ہم لوگ عاملوں کی طرف دوڑتے ہیں تو عاملوں کے پاس جانے کی بجائے ہم یہ عمل کیوں نہ کر لیں جو ہمیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے عطا فرمایا ہے جس کے بعد کسی عامل کے پاس جانے کی کبھی ضرورت نہیں پڑے گی کیونکہ آجکل نافعے فیصلہ عامل نہ گ بیٹھے ہیں۔

میرے پاس نواب قیصر صاحب ایک بڑے میاں کو لے کر آئے وہ ہمارے بڑے معزز اللہ والے دوست ہیں۔ نواب قیصر صرف نواب نہیں ہیں میرے گان میں وہ ایک ولی اللہ شخص ہیں آپ ان کے تہجد اور عبادت کو دیکھنے آپ حیران رہ جائیں گے اور تواضع کی بھی عجیب شان ہے مولانا فیض محمد صاحب دامت برکاتہم کے خلیفہ بھی ہیں۔ وہ لے کر آئے کہ صاحب ان کا کار و بار بھپ ہے یہ چاہتے ہیں کہ آپ کوئی تعویذ دے دیں۔ ہیں نے پوچھا کہ اس سے پہلے کہیں گئے تھے۔

ان صاحب نے کہا کہ ہاں ناظم آباد میں ایک عامل کے پاس گیا تھا اس نے پوچھا کہ کیا شکایت ہے۔ ہیں نے کہا کہ میرا کار و بار بھپ ہے۔ اس نے کہا کہ تمہارا نام کیا ہے۔ پھر میری اماں کا نام پوچھا۔ اس کے بعد اس نے کہا کہ تین دن کے بعد آنا۔ میرا جو موکل ہے وہ جاؤ یا کالا عمل جو ہو گا تلاش کر لائے گا لیکن اس کی فیس پانچ سوروپے ہے انہوں نے پانچ سوروپے دے دئے اور تین دن کے بعد گئے کہا کہ جب میں دہا گیا تو اس نے مٹی میں لگا ہوا ایک

کاغذ اور کھا پھونا لگا ہوا ایک کپڑا مجھے دیا جس میں گیارہ سو ٹیاں چبھی ہوتی تھیں اور اس کے اندر ایک کاغذ تھا جس میں تین مرتبہ لکھا تھا کاروبار ٹھپ۔ کاروبار ٹھپ۔ کاروبار ٹھپ۔ کاروبار ٹھپ اور میرا نام بھی لکھا ہوا تھا اور صاحب میرا اماں کا نام بھی لکھا ہوا تھا۔ میں نے کہا کہ پانچ سورو پے جو اُس نے آپ سے لئے تو مسلم بھی ہے کہ اس کے بعد اُس کو کیا کرنا پڑا۔ کاروبار ٹھپ تو اس نے آپ سے پوچھ ہی لیا تھا فرق یہ ہے کہ آپ نے ایک دفعہ کہا تھا۔ اس نے تین جگہ لکھ دیا کاروبار ٹھپ۔ کاروبار ٹھپ۔ کاروبار ٹھپ۔ اور آپ سے آپ کا اور آپ کی والدہ کا نام بھی پوچھ لیا تھا اس میں بھی اس کے مؤکل کا کوئی کردار نہیں ہے۔ اب آپ سے جو پانچ سورو پیہے یا ہے یہ صرف گیارہ سو ٹیوں کا دام ہے۔ ایسا نفع بخش بزنس کہاں ملے گا آپ بے کار عاملوں کے پاس جا رہے ہیں آپ بھی یہی کام شروع کر دیں جو آئئے اس سے پوچھنے کی اشکایت ہے کیا کاروبار ٹھپ ہے وہ کہے گا ماں۔ پھر آپ اس سے اس کا نام پوچھنے اور اس کی والدہ کا نام پوچھنے بس کاغذ پر تین دفعہ لکھ دیا کاروبار ٹھپ اور گلہ میں مٹی ڈال کر اس کا غند اور ذرا سے کپڑے پر منٹی لگا کر گیارہ سو ٹیاں چھوڑو۔ بس ایک دفعہ دس ہزار سو ٹیوں خردی لو۔ دس ہزار سو ٹیوں سے دس لاکھ کا لوگیارہ سو ٹیوں پر پانچ سورو پے کا جو نفع ہے اس کا ذرا آپ تصور کیجئے۔ قب وہ ہنسنے اور کہا کہ افوه! بے وقوف بن گئے۔ تو پر توہہ! آج سے میں کسی عامل کے پاس نہیں جاؤں گا۔ واقعی ان میں اکثر شک ہیں اتنا ذرا دیتے ہیں کہ بے چارہ کی آدمی جان وہیں سوکھ جاتی ہے کہ اوہ ہو! تمہارے اور پڑا خطہ ناک کا لاعمل کیا گیا ہے اس طرح ڈر اکر پیسے لے لیتے ہیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقہ میں ہمارے لئے سب وظیفے موجود ہیں۔

اس کو پڑھتے رہیں پھر کسی عامل کی ضرورت نہیں۔ البتہ کامل کی ضرورت ہے یعنی شیخ کامل کی اللہ والوں کی جن کی صحبوتوں سے اللہ کی محبت عطا ہوتی ہے، دین کی دولت طبقی ہے اس لئے عامل کو نزلash کرو کامل کو نزلash کرو۔

میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی پھوپوری صاحب رحمۃ اللہ علیہ فرماتے تھے کہ تم لوگ اللہ والوں کے پاس کب جاتے ہو؟ جب کوئی بیماری ہوگی تو شفاء کے لئے دم کرانے جاؤ گے، نوکری خطرہ میں ہوگی تو تعلویہ یعنی جاؤ گے فیکری ذوبتی نظر آئے گی تو ان سے تعلویہ مانجو گے لیکن یہ بتاؤ مٹھائی والوں سے تم مٹھائی لیتے ہو، امرود والوں سے امرود لیتے ہو، کپڑے والوں سے کپڑا خریدتے ہو کبھی تم نے کپڑے والوں سے مٹھائی نہیں مانگی اور مٹھائی والوں سے کپڑا نہیں مانگا۔ تم اللہ والوں سے اللہ کو کیوں نہیں مانگتے ہو وہاں جا کر تم دُنیا ہی مانگتے ہو۔

شیخ العرب والعلم حضرت حاجی امداد اللہ صاحب ہمارے سلسلہ کے اکابر اولیاء اللہ میں سے ہیں۔ انگریزوں سے جنگ لڑی تھی اسی غدر کے زمان میں ہجرت فرمائی۔ کعبہ شریف میں غلاف کعبہ پکڑ کر یہ شعر پڑھاتا ہے  
کوئی تجھ سے کچھ کوئی کچھ مانگتا ہے  
الہی میں تجھ سے طلب گارتیسا  
اے خدا میں آپ سے آپ ہی کو مانگ رہا ہوں کیونکہ جو اللہ کو پا گیا سب کچھ پا گیا۔

جو تو میرا تو سب میرا فلک میرا زمیں میری  
اگر کٹو نہیں میرا تو کوئی شنے نہیں میری  
 حاجی صاحب فرماتے ہیں کہ جس نے دُنیا میں اللہ کو نز پایا وہ خالی ہاتھ آیا،

غالی ہاتھ گیا۔ سے

تجھی کو جو یاں جسلوہ فرمائے دیکھا  
برا برا ہے دنیا کو دیکھا نہ دیکھا

اے خدا اگر دنیا میں آپ کو نہ پایا آپ کی عبادت نہ کی آپ کانا نہ لیا  
تو دنیا میں میرا آنا نہ آتا برا بر ہو گیا کوئی فائدہ نہ ہوا کیونکہ دنیا کی فیلڈ عبادت کے  
لئے ہے، اللہ تعالیٰ کی محبت کے لئے ہے یہ کمانی کی جگہ ہے جس کی کمانی  
وطن آخرت میں کھانی جائے گی۔ اگر ہم دنیا کے لئے پیدا ہوتے تو ہم کو  
موت ہی نہ آتی۔ یہ ہماری کمانی اگر صرف یہاں کے لئے ہوتی تو پر دلیں سے  
ہمیں رخصت نہ ہونا پڑتا کوئی کتنا ہی علاج کرائے لیکن جب وقت آگیا تو ذرا  
کوئی روک کر دکھائے۔

زندگی کا ویزا ناقابلٰ توسعہ اور نامعلوم المیعاد ہے آپ یہاں ایک ملک  
سے دوسرے ملک میں جاتے ہیں تو آپ کو اپنے ویزا کی تدریج معلوم ہوتی  
ہے کہ صاحب تین مہینے کا ویزا ہے اور تدریج ختم ہونے کے بعد کوشش  
کرنے سے توسعہ بھی ہو سکتی ہے لیکن زندگی کا ویزا ایسا ہے کہ کسی کو اس کی میਆ  
کا علم نہیں معلوم نہیں کس وقت ختم ہو جائے اور جب ختم ہو گیا تو توسعہ ناممکن۔  
اگر کوئی بادشاہ ساری سلطنت حضرت عزرا ایل علیہ السلام کے قدموں  
میں ڈال دے کہ چند لمحوں کی توسعہ کر دیجئے تو موت کا فرشتہ ایک لمحہ کی  
مہلت نہ دے گا کیونکہ فرشتے خود مختار نہیں ہیں وہ تو اللہ تعالیٰ کے حکم  
کی بجا آوری کے لئے مقرر ہیں جو حکم ہوتا ہے وہ کرتے ہیں۔ معلوم ہوا  
کہ دنیا پر دلیں ہے یہاں ہم اس لئے آئے ہیں کہ یہاں سے نیک اعمال  
کی کرنی آئی آخرت میں منتقل کرتے رہیں پر دلیں کی کمانی وطن میں کھانی جاتی ہے

اس لئے دہاں کی نکر کیجئے۔ ہم روٹی جو کاتے ہیں صرف پیٹ بھرنے کے لئے نہیں عبادت کے لئے کاتے ہیں کپڑا پہننے ہیں تو عبادت کے لئے پہننے ہیں ہر کام جو اللہ کی رضا کے لئے ہو عبادت ہے۔

ایک شخص نے اپنے مکان میں روشنی داں بنایا اس سے ایک بزرگ نے پوچھا کہ یہ کیوں بنایا ہے۔ اس نے کہا کہ ہوا اور روشنی آنے کے لئے اس اللہ کے ولی نے کہا کہ ظالم اگر تو یہ نیت کر لیتا کہ اس سے اذان کی آواز آئے گی تو تجھے روشنی اور ہوا مفت میں ملتی اور تیری اس نیت سے اللہ خوش ہوتا۔

دوستو! ہم اس دنیا میں عبادت کے لئے پیدا ہوئے ہیں اس باقی کی عبادت یہ ہے کہ کبھی یہ لا تھے اللہ کے سامنے پیلا ہوا ہو اور کبھی اس لا تھے غلافِ کعبہ ہو۔ اور کبھی یہ لا تھے پانچوں وقت نماز میں اللہ تعالیٰ کے سامنے بندھے ہوئے ہوں۔ اس پیر کی عبادت اور پیر کا شکریہ یہ ہے کہ یہ پیر مسجد تک جائیں تاکہ ہم آپ نماز جماعت سے پڑھیں۔ کیونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ جو شخص بلا غدر گھر میں نماز پڑھتا ہے اور مسجد میں نہیں جاتا میراجی چاہتا ہے کہ میں ایسے گھروں میں آگ لگادوں۔ جو شخص مسجد میں گیا اس نے پاؤں کا شکر ادا کیا۔ جس نے مسجدہ میں سر کھا اس نے سر کا شکر ادا کیا اور جس کی آنکھوں سے کچھ انسو اللہ کی راہ میں نہ کل گئے تو آنکھوں کا شکر ادا ہو گیا۔

بخاری شریف کی حدیث ہے کہ جو شخص اپنے گناہوں کو یاد کر کے روئے اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کو عرش کا سایہ دیں گے اور وہ بے حساب بنشا جائے گا۔ ان آنسوؤں میں اتنا زبردست اثر ہے کہ جو اللہ تعالیٰ کے خوف سے روئے کریا اللہ مجھے قیامت کے دن رُسوانہ کیجئے۔ جہنم کی آگ میں نڈالنے اور کچھ آنسو گر گئے تو جہاں جہاں یہ آنسو لوگ جائیں گے دونخ

کی آگ حرام ہو جانے گی۔ (ابن ماجہ ۲۱۹)

یہ مبارک مہینہ رمضان کا ہے اس مہینہ میں فرض کا ثواب شر فرض کے برابر اور نفل کا ثواب فرض کے برابر ہے۔ اس لئے اس مہینہ میں تلاوت کر کے نوافل پڑھ کر اس کا ثواب اپنے مردوں کو بھیجئے اور کچھ مالی خدمت بھی کیجئے کیونکہ میں نے حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کا محفوظ پڑھا ہے کہ مردوں کو بدین عبادت کے ثواب سے زیادہ ثواب مال کے دینے سے پہنچتا ہے اور اس مہینہ میں نفلی صدقہ کا ثواب فرض کے برابر ان کو ملتے گا۔

لہذا آپ کو مشورہ دیتا ہوں کہ جیسا کہ مناسب سمجھیں اور جن پر آپ کو اعتماد ہوا اس ادارہ میں جا کر طلباء کی افطاری یا کھانے کے لئے جو کچھ اللہ توفیق دے چکے سے دے دیجئے اور اللہ سے کہہ دیجئے کہ اے خدا اس مال کو قبول فرمائے اس کا سارا ثواب میری والدہ کو پہنچا دیجئے اور اس کے لئے یہ بھی ضروری نہیں کہ کوئی بہت بڑی رقم ہو اپنی حیثیت کے مطابق صدقہ کرے کوئی بہت رہیں ہے اس کو زیادہ دینا چاہئے یہ نہیں کہ ہزار روپیہ دینے کی استطاعت ہے اور دے رہا ہے ایک روپیہ اور کتنا مال خرچ کرے؟ اس کا معیار بھی حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے تحریر فرمادیا کہ اتنا مال اللہ کی راہ میں دے کر جس سے نفس کو کچھ تکلیف ہو۔

اور غریب اگر ایک روپیہ دے تو وہ بھی بہت ہے ایک روپیہ بھی اگر اللہ کے یہاں قبول ہو جائے تو اس کروڑ روپیے سے افضل ہے جس میں دکھاوا ہو اور خلوص نہ ہو، یہ جو ہم اپنے گھروں میں دیجیں چڑھاتے ہیں اس میں واہ واہ ہو جاتی ہے اور حدیث میں ہے کہ صدقہ اس طرح کرو کہ داہنے ہاتھ کی خبر بائیں ہاتھ کونہ ہو۔ اور یہ تینجا چالیسوال مغض رسم ہے کہیں حدیث سے ثابت نہیں۔

صحابہ نے کبھی نہیں کیا۔ عسمود غزنوی نے جب ہندوستان پر حملہ کیا تو مسلمان سپاہیوں کی شادی ہندو لڑکیوں سے ہوتی ان کا نیا نیا اسلام تھا ہندوؤں کے یہاں یہ رسم ہے کہ موت کے تیرے دن پنڈت کڑھاؤ لگا کر پوریاں کچوریاں پکا کر کریا کرم کرتا ہے اسی طرح چالیسویں دن کیا جاتا ہے یہ تیجا چالیسوائیں انہیں فوصلہ ہندو لڑکیوں کے یہاں سے چلا سپاہیوں نے سوچا کہ ابھی ان عورتوں کا نیا نیا اسلام ہے ذرا تامیح برتا کہ بعد میں اصلاح کر دیں گے نتیجہ یہ ہوا کہ یہ تیجا چالیسوائیں چل پڑا۔ جیسے اکبر ال آبادی نے کہا تھا ہے  
بوٹ ڈاسن نے بنایا میں نے اک مضمون لکھا  
ملک میں مضمون نہ پھیلا اور جو تا چل گیا

وہی معاملہ ہو گیا۔ یہ رسمیں چل پڑیں اور لوگ ان کو دین سمجھنے لگے حالانکہ ان کا دین سے کوئی تعلق نہیں۔ اب علماء سمجھاتے ہیں تو کہتے ہیں کہ صاحب یہ وصاہی لوگ ہیں ایک عمر تک رسول میں بنتلار ہنے سے لوگ اسی کو دین سمجھنے لگے اور دین کی بات بتانے والے کو وصاہی سمجھنے لگے اس کی مثال ایسی ہے کہ اگر کسی پکی سڑک پر کچا مکان گرد جائے اور سڑک پر دو دو فٹ مٹی جنم جائے اور اسی حالت میں سو برس گذر جائیں تو لوگ کہتے ہیں کہ صاحب یہ ہمارے باپ دادا کے زمانے کی سڑک ہے ہم اس پر چلتے آ رہے ہیں لیکن ایک جانتے والے پرانے شخص نے تاریخ دیکھ کر کہا کہ یہاں تو سینٹ کی پکی سڑک تھی اور اس نے پھاڑا لا کر کھدائی شروع کر دی تو سب سے پہلے اس کو وہابی کا لقب ملے گا کہ یہ شخص ہمارے باپ دادا کے خلاف جا رہا ہے لیکن اس نے لوگوں کی گالیاں برداشت کیں اور کہا کہ تم لوگ کچھ دن بعد میرا شکر یہ ادا کرو گے۔ لہذا جب مٹی ہٹادی اور سینٹ کی سڑک نکل آئی تب لوگوں نے کہا کہ واقعی

صاحب ہم معافی چاہتے ہیں۔ ہم تو کچی سڑک کو اچھا سمجھ رہے تھے لیکن اب پتہ چلا کہ کسی سڑک کتنی بڑی نعمت ہے۔

ایسے ہی علماء دین حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی سڑک کو جب بدعت کی شیوں سے صاف کر دیتے ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا راستہ بل جاتا ہے تب لوگوں کو پتہ چلتا ہے کہ کہاں باپ دادا کا طریقہ اور کہاں اللہ کے پیغمبر کا طریقہ۔

تو دوستو! یہ تجباً چالیسوائی محسن رسمیں ہیں پیسے بھی ضایع ہو رہے ہیں دیگیں چڑھ رہی ہیں اس میں صرف وادہ وادہ ملتی ہے۔ لیکن یہ سنت سے ہٹی ہٹی چیزیں ہیں۔ نمردے کا کوئی فائدہ نہ کرنے والوں کو کوئی ثواب۔

حضرت حکیم الامت مجدد الملت مولانا اشرف علی صاحب نور اللہ مرقدہ نے وصیت فرمائی تھی کہ جب میں مرجاوں تو میرے گھر پر کوئی ایسا اجتماع نہ کرنا۔ جس کا دل چاہے وہ اپنے گھر پر تنہائی میں تلاوت کر کے مجھے ثواب پہنچا دے۔ میں نے بھی اپنی والدہ کے انتقال پر یہی عمل کیا۔ اب قرآن خوانی کے لئے اجتماع کیا جاتا ہے اس میں کھانے پینے کا انتظام کیا جاتا ہے۔ بعض وقت برادری والوں کو دوست احباب کو موقع نہیں ہوتا۔ لیکن اکثر صرف اس لئے آتے ہیں کہ صاحب اگر آج ہم ان کے یہاں نہ جائیں گے تو وہ کل ہمارے یہاں نہیں آئیں گے۔ یہ سب دُنیا ہے۔ اللہ کے لئے کوئی بہت ہی کم آتا ہے۔ جب نیت ہی صحیح نہیں ہوتی تو ثواب کیا ملے گا۔ ہم لوگ علماء سے پوچھتے نہیں کہ صحابہ نے بھی کبھی قرآن خوانی کے لئے ایسا اجتماع کیا تھا یا نہیں۔ اگر پوچھیں تو معلوم ہو گا کہ صحابہ نے کبھی

اس قسم کا اجتماع نہیں کیا۔ اپنے اپنے گھر پر ٹھکر بخش دیتے تھے۔ بس جو چیز صحابہ نے نہیں کی اس میں برکت نہیں ہو سکتی۔ لہذا آپ بھی ہمت کر کے اپنی برا درمی والوں سے کہہ دیجئے کہ ہم نتیجا کریں گے نچالیسوں کیں گے جس کو ہم سے محبت ہے وہ اپنے اپنے گھر پر قرآن پڑھ کر میری والدہ کو ثواب پہنچا دے۔

اور ایک دوسرا خرابی یہ ہے کہ مردوں کو ایصالِ ثواب کے لئے لوگ دیگیں پکوا کر یا نقد روپیے لے جا کر جو جھونپڑیوں میں مانگنے والے پیشہ دریٹھے ہوئے ہیں ان کو دے آتے ہیں۔ حالانکہ ان میں کوئی بھی غریب نہیں۔ میں میں سال ناظم آباد میں رہا ہوں سامنے جھونپڑیاں تھیں، دن بھر بھیک مانگتے ہیں اور شادیوں میں ہاتھی بلایا جاتا ہے میں نے خود آنکھوں سے دیکھا ہے کہ دردی پوش بینڈ باجے والے لاتے تھے۔ زکوٰۃ کھاتے ہیں صدقہ و خیرات لیتے ہیں اور حال یہ ہے کہ عورتوں کے ہاتھوں میں سونے کی چوڑیاں چڑھی ہوئی ہیں۔ گانجہ اور چرس پیتھے ہیں، ریڈیو پر گانے سُستہ ہیں، نماز ایک وقت کی نہیں پڑھتے۔ لیکن بُدھو لوگ ان کو جا کر زکوٰۃ خیرات دے آتے ہیں۔ ظالم پُوچھتے بھی نہیں علماء سے کہ ہمیں کہاں دینا چاہیئے۔ میرے شیخ حضرت شاہ عبدالغنی صاحب کی قبر پر ایک معذور بیٹھا رہتا تھا اس کا ایک ہاتھ ٹیڑھا تھا۔ ہم لوگ بھی اس کو کچھ دے دیتے تھے کہ مجبور ہے۔ ایک دن میرے مطب پر آیا اور کہا کہ صاحب میری شادی ہونے والی ہے کوئی زبردست میعون دیجئے میں نے کہا کہ بھائی زبردست میعون کے لئے پیسہ بھی زبردست لگے گا۔ کہنے لگا کہ زیادہ سے زیادہ ایک ہزار کا ہوگا اور کیا ہوگا۔ میں نے کہا کہ

تم تو بھیک مانگتے ہو پیسہ کہاں سے لاڈے گے۔ اس نے میرے کان میں کہا کہ میرا اکاؤنٹ ہے بینک میں آپ کوئی فکر نہ کریں۔ آج کل جن کو ہم غریب سمجھتے ہیں ان پر خود زکوٰۃ فرض ہے۔ انہوں نے مانگنا پیشہ بنا رکھا ہے۔ ہر چورا ہے پر آپ کو میں گے۔ مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ جو پیشہ ور کو دیتا ہے وہ اس کی عادت خراب کر رہا ہے اس لئے وہ بھی گنہگار ہو گا۔ لہذا پیشہ ووں کو دینا جائز نہیں۔ اور یہ لوگ ایکٹنگ کرنا بھی خوب جانتے ہیں۔ ایک کو دیکھا کہ سڑک پر بیٹھا ہوا ہے اور سر ہلا رہا ہے جیسے رعشہ کا مریض۔ پھر ایک دن اپنی جھونپسڑی میں نظر آیا دیکھا کہ بالکل صحیح ہے؛ ذرا بھی گردن نہیں ہل رہی تھی بس اس زمانہ میں ان پیشہ وروں کو دے کر اپنا پیسہ ضایع نہ کیجئے۔ ان کا غول کا غول ہے۔ یہاں سے عرب بھی جاتے ہیں وہاں بھیک بھی مانگتے ہیں اور جیب بھی کرتے ہیں۔ مُلتزم جہاں پر انسان روکر اللہ سے دعا کرتا ہے وہیں یہ حاجی کی جیب صاف کر دیتے ہیں۔ لہذا ان کو نہ دیجئے۔ آج کل اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنے کا بہترین مصرف دینی ادارے ہیں۔ دینی اداروں میں جو کام ہوتا ہے یہ صدقہ جاریہ ہے۔ کیونکہ جو حافظ ہو گیا وہ دوسروں کو حافظ بنائے گا۔ ایک عالم میں گیا وہ دوسروں کو عالم بنائے گا۔ اس طرح قیامت تک یہ سلسلہ جاری رہے گا اور قیامت تک ثواب پہنچا رہے گا۔ مدرس سے اُمت تک دین پہنچتا ہے اور کام آگے بڑھتا رہتا ہے۔

اگر میں نے عظیم گردھ میں علم دین نہ پڑھا ہوتا تو آج آپ کو قرآن و حدیث کیسے سُنا میں تو حکیم تھا اگر بعد میں علم دین حاصل نہ کرتا تو صحیح صلح مریضوں کے پیشاب پا خانہ کا معاف نہ کرتا۔ بارہ سال تک دعا کرتا رہا کہ اے اللہ

ذُنْيَا کے کاموں میں میرا دل نہیں لگتا۔ اپنے نام کے صدقہ میں مجھے دو روئی عطا فرمادیجھئے اور اپنے ذکر کے علاوہ مجھے کسی کام میں مشغول نہ کیجھئے اور میری رُوح کو ایسی تیز والی محبت عطا کر دیجھئے کہ مجھ کو دیکھ کر آپ کے بندوں کے دل آپ کے لئے تڑپ جائیں۔ اللہ مُدَبِّر دس بارہ سال سے میں بالکل دواخانہ جاتا ہی نہیں۔ دواخانہ۔ کتب خانہ میرے میٹھے مولانا حسٹمد مظہر سلہ چلا رہے ہیں۔ میں وہاں بیٹھتا ہی نہیں۔ اللہ کا شکر ہے اللہ کے نام کے صدقہ میں تمام ضرورتیں بھی پوری ہو رہی ہیں۔

ایک بزرگ دعا کر رہے تھے کہ اے اللہ آپ کا بہت بڑا نام ہے جتنا بڑا آپ کا نام ہے اتنی مہربانی اور رحمت ہم پر کر دیجھئے۔ دیکھئے کسی پیاری دعا ہے بعض وقت مجدوب سیدھے سادے دیہاتی اللہ والوں کے مُنْزَہ سے ایسی دعا نکل جاتی ہے کہ بڑے بڑے عالم حیران رہ جاتے ہیں۔ بتائیے کسی دعا ہے کہ اے اللہ آپ کا بہت بڑا نام ہے ہم اپنی نالائقی کا اعتراف کرتے ہوئے آپ سے مانگتے ہیں کیونکہ آپ کریم ہیں اگر آپ کریم نہ ہوتے تو ہمارا منہ اس قابل نہیں تھا کہ آپ سے ہم کچھ مانگ سکتے۔ لیکن آپ کے ننانوے ناموں میں سے ایک نام کریم ہے اور کریم کی تعریف محمد شین نے یہ کی ہے کہ

**الَّذِي يُعْطِي بِغَيْرِ الْإِسْتِحْقَاقِ وَبِدُونِ الْمِتَةِ**

جو بلا حق اور بلا قابلیت دے دے ناہیں پر فضل فرمادے۔ لہذا ہم اپنی نالائقی اور ناقابلیت کے باوجود آپ سے مانگتے ہیں۔ انشاء اللہ یہ دعا زدنیں ہو گی گنہگاروں کی دعا بھی قبول ہو جائے گی اگر یا کریم کہہ کر مانگ۔ درنہ شیطان بہکا آبے کہ اے تیری دعا کیا سنیں گے تیرا منہ اس قابل کہاں۔ میں کہتا ہوں

کہ ہم اپنا منہ کیوں دیکھیں ہم اپنے اللہ کو کیوں نہ دیکھیں جو کریم ہیں۔  
ایک بزرگ نے شیطان کو خوب جواب دیا جو ان کو اللہ کی رحمت سے  
مايوں کرنا چاہتا تھا فرماتے ہیں ہے

مجھے اُس کریم مُظلق کے کرم کا آسرہ ہے  
ابے اوگنے کے بچے! مجھے کیا ڈرا رہا ہے

ایران کا ایک بادشاہ تھا۔ اس نے اپنے ملازم رمضانی سے کہا کہ رمضانی  
گماں می آئند۔ اسے رمضانی میرے پاس کھیاں آرہی ہیں۔ اس نے کہا حضور!  
ناکاس پیش کس اس می آئند۔ نالائق لائق کے پاس آرہی ہیں۔ اس کی عبارت  
کی لذت اور ادبیت کو دیکھئے کہ گماں پر ناکاس کا قافیہ کیا گایا۔ بادشاہ نے  
اس کو بہت بڑا انعام دیا۔ مولانا شاہ عبید الغنی صاحب رحمۃ اللہ علیہ اس کو پڑھ کر  
مست ہو جاتے تھے۔ غصب کا جملہ کہا کہ نالائق لائق کے پاس آرہی ہیں۔

بس کیونکہ ہم نالائق ہیں جب ہی تو لائق کے پاس جا رہے ہیں اپنے اللہ کے  
پاس جو کریم ہیں اور کریم دہی ہوتا ہے جو نالائقوں پر مہربانی کر دے۔ جو لیاقت  
اور صلاحیت دیکھ کر دے وہ سخنی تو ہو سکتا ہے کریم نہیں ہو سکتا۔ بس آپ کو  
زندگی بھر کے لئے اختریہ نہ دے رہا ہے کہ جب بھی ڈعائیں تو یہ سمجھو  
کر مانگیں کہ ہمارا پالا ایک کریم مالک سے ہے جو نااہلوں پر اپنی عطاوں کی  
بارش کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے کہیئے کہ اسے اللہ آپ کریم ہیں ہم کو اپنی  
نالائقی کا اعتراف ہے۔ ہم کو اپنے نالائق ہونے میں شک نہیں۔ لیکن  
اے خدا آپ کے لائق اور کریم ہونے میں بھی شک نہیں کیونکہ آپ نے  
اپنے تنانے ناموں میں سے اپنا ایک نام کریم بھی بتایا ہے۔ لہذا اپنی رحمت  
سے میری ڈعا کو قبل کر لیجئے اور اس نالائق اور نااہل پر اپنے کرم کی بارش کر

دیجئے۔ مانگ کر تو دیکھئے پھر دیکھئے کیا ملتا ہے اگر ہم خدا سے خدا کو مانگ لیں تو اللہ والے بھی بن جائیں کیونکہ رمضان میں عرش اٹھانے والے جتنے بھی فرشتے ہیں سب کو حکم ہو گیا ہے کہ اب تم سُبْحَانَ اللَّهِ الْمَمْدُودِ مُتَضَرِّعٌ میری پاکی اور حمد اور عظمت شان بیان مت کرو بلکہ میرے بندے جو روزے رکھ رہے ہیں تم ان کی دُعاؤں پر آمین کہتے رہو۔ دیکھئے اللہ تعالیٰ کا کیا پیار اور کیا کرم ہے کہ رمضان میں فرشتوں سے اپنی عظمت و تعریف سب بندگرا دیتے ہیں اور ان سے فرماتے ہیں کہ بس میرے روزہ داروں کی دُعاؤں پر آمین کہتے رہو۔ سُبْحَانَ اللَّهِ !

آجکل رحمت کے دروازے کھلے ہوئے ہیں۔ خوب مانگئے۔  
بس آخر میں پھر یہی عرض کرتا ہوں کہ جب کسی کا انتقال ہو جائے تو اس وقت دو کاموں کا حکم ہے ایک تو مر نے والے کو ثواب پہنچانا بدین عبادت سے بھی اور مالی عبادت سے بھی اور دوسرا سے ان کے جانے سے پس ماند گا ان کو یعنی رہ جانے والوں کو سبق حاصل کرنا کہ آج ان کی اور کل ہماری باری ہے۔ ایک دن آئے گا کہ اسی طرح ہم بھی اس دُنیا سے جا رہے ہوں گے اور آج کل تواہی خوبی دیزے آ رہے ہیں۔ ۲۵ سال کے مولانا سعدی کے شریف میں رہتے تھے بڑے رہیں تھے بڑے بڑے مکانات تھے۔ اچھے خاصے تھے۔

اچانک ٹیلیفون آتا ہے کہ چائے پی رہے تھے ہاتھ سے چائے کی پیالی بگری اور انتقال ہو گیا۔ نہ کوئی دل کی بیماری تھی خوب اچھی صحت تھی اس لئے دوستو اپنے پیاروں کے انتقال سے ہم سب کو سبق حاصل کرنا چاہئے کہ ایک دن ہم کو بھی زمین کے نیچے جانا ہے۔ مردہ جب قبر کے اندر جاتا ہے تو زبان حال سے کہتا ہے ۔۔

شکریے اے قبر تک پہنچانے والو ! شکریے  
اب اکلے ہی چلے جائیں گے اس منزل سے تم  
اور بزبان حال دوسرا شعر بھی پڑھا ہے ہے

دبا کے قبر میں سب چل دئے ڈعاۓ سلام  
ذرا سی دیر میں کیا ہو گیا زمانے کو

جن ماڈل نے ہمیں مرمر کے پالا تھا انہیں ماڈل پر آج ہم نے خدا کے حکم  
سے مٹی ڈالی ہے۔ یہ دن سب کو آتا ہے۔ اس لئے اس سے سبق حاصل  
کریں یعنی جہاں ہمیشہ رہنا ہے وہاں کے لئے تیاری کریں۔

ایک بزرگ نے ایک شخص کو دو منحصری نصیحت فرمائی جس نے کہا تھا مختلف  
سی نصیحت کر دیجئے زیادہ لمبے و عظاظ کا وقت نہیں۔ انہوں نے دو جملوں میں پُورا  
دین پیش کر دیا۔ فرمایا کہ دنیا کے لئے اتنی محنت کرو جتنا دنیا میں رہنا ہے اور  
آخرت کے لئے اتنی محنت کرو جتنا وہاں رہنا ہے۔ دونوں زندگیوں کا توازن نکال  
کر عقل و ہوش سے کام کرو کہ دنیا کے لئے کتنی محنت کرنی چاہئے اور آخرت  
کے لئے کتنی محنت کرنی چاہئے۔

بس اب ڈعا کیجئے کہ اللہ تعالیٰ مرحوم والدہ حفیظ الرحمن کی بے حساب مغفرت  
فرمائے اور ہم سب کے والدین اور اعزاء واقرباً جو جا چکے ہیں سب کی بے حد  
مغفرت فرمائ کر جنت الفردوس میں جگہ عطا فرمائے اور ہم سب کو آخرت کی تیاری  
کی توفیق عطا فرمائے اور اے اللہ آپ ہم سے راضی ہو جائیے۔ اور اے اللہ  
ہمیں اس کی توفیق عطا فرمائیے کہ ہم ایک لمحہ کو بھی آپ کو ناراض نہ کریں۔ ہمارا کوئی  
سانس بھی آپ کے غضب و ناراہگی کے سائے میں نہ گذرے۔

ہماری زندگی کے جو شعبے آپ کی مرضی کے خلاف ہیں اے اللہ ہمیں روت

نہ دیکھئے جب تک ہم ان کو آپ کی مرضی کے مطابق نہ بنالیں اے اللہ آپ ہم  
سے راضی ہو جائیے آپ کی رضا اور خوشی سے بڑھ کر ہمارے لئے کوئی انعام  
نہیں اور اپنے اپنے وقت پر ایمان کامل پر ہم سب کا خاتمہ فرمائیے۔ اور بے حاب  
منفرت کو مقدر فرمادیجئے۔

نوش سلامت مابر ساحل باز بر  
اے رسیدہ دست تو در بحر و بر  
وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَآلِهِ  
وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ بِرَحْمَةِ الرَّاجِحِينَ

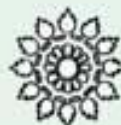
—○—

## العام غم

ہر تلخی حیات و غم روزگار کو  
تیری مٹاہیں ذکرنے شیریں بنادیا  
گذرتا ہے کبھی دل پر وہ غم جس کی کرامت سے  
مجھے تو یہ جہاں بے آسمان معلوم ہوتا ہے  
وہ نامراد کی گرچہ ناشفته ہے  
ولے وہ محروم رازِ دل شکستہ ہے  
تری طاعت کے صدقے لطفِ جنت زندگی میں ہے  
غلش حاصل جو تیرے غم کی میری بندگی میں ہے  
(حضرت مولانا شاہ حیکم محمد اندر صاحب)

## غیر فنا نی بہیتے ہیں

نفس اپنا جو مار دیتا ہے  
 روح کو صد قرار دیتا ہے  
 شیخ کامل کے فیض کو دیکھو  
 زندگی کو بھی سنوار دیتا ہے  
 عشق تجھ پر ہو بارشِ رحمت  
 غیر فنا نی بہار دیتا ہے  
 نفس دشمن کی بات مت نانو  
 گل کے بد لے یہ خار دیتا ہے  
 عشق مجبور بے زبان ہو کر  
 دیدہ اشکبار دیتا ہے  
 کیا ملے گا گناہ سے اختر  
 لفظیں بے شمار دیتا ہے



## طوفانِ آہ و پر سیکھ و فعال

عنادل بھی ہیں زاغ بھی بستان میں کرو تخت صحبتیں اس جہاں میں  
 ہے محنوب کس کی وقت بتادو گھوں کی یا خاروں کی ای گھستاں میں  
 گھوں کی حفاظت ہے خاروں سے ناداں نہیں بے ضرورت ہیں یہ بستان میں  
 یہ خیر القروں سے چلا آرہا ہے منافق بھی تھے محفل دوستان میں  
 تائے اگر کوئی ظالم کسی کو سُنوطزِ فردیاد آہ و فعنان میں  
 بخیضان مرشد ولایت ملے گی عبادت کرے لاکھ زاہد جہاں میں  
 ثمانے بنایا ہے بے مثال ان کو محمد ہیں بے مثال دونوں جہاں میں

اگر خار ہیں سایہ گل میں خستہ  
 نہیں بار خاطر دل باغبیں میں

